
France Harrang – Professeur de Yoga diplômée F.F.H.Y. & Yogathérapeute diplômée IDYT – www.yogatherapiedefrance.fr

Le mantra Tryambakam 
(aussi appelé le Maha Mrityunjaya Mantra)

Le mantra de guérison pour la libération

Ce mantra est très connu et peut être chanté à de nombreuses occasions dans la tradition 
hindoue. Dans les séances de yoga, certains professeurs vont l'utiliser pour faire résonner ses 
vibrations dans le corps physique et énergétique de ses élèves. C'est un mantra sacré que certains 
placent parmi les plus puissants et les plus poétiques. 
Ses premières traces sont très anciennes, c'est un mantra consacré à Shiva qui remonterait 
jusqu'au Veda1. C'est donc un mantra sacré dont les vertus sont immenses. Maha Mrityunjaya 
Mantra, que l'on appelle également Tryambakam ou Mantra du troisième œil, est un puissant 
mantra de guérison qui ne résonne pas uniquement dans le corps, mais également dans l'esprit, le 
corps énergétique et spirituel. 
C'est un mantra qui se chante dans la tradition du Japa2 mantra, mais aussi qui s'étudie : il révèle 
toute la poésie du sanskrit, mais aussi toute sa complexité d'interprétation. Les traductions sont 
nombreuses tout comme les analyses. Vous trouverez ici le début d'un fil à tirer pour explorer ce 
mantra que ce soit par la pratique ou par l'intellect.

Maha Mrityunjaya Maha Mrityunjaya : le      mantra moksha du troisième œil

Maha Mrityunjaya fait partie des mantras moksha3 tout comme le Gayatri mantra et le Vishnu 
Sahasranama. 
Moskha est un concept majeur que l'on retrouve dans les Upanishad. C'est la libération des âmes 
du cycle de renaissance et du retour au sein de l'unité avec Brahman. 
Maha Mrityunjaya Mantra ou Tryambakam est donc un mantra de guérison et de libération. Il faut 
comprendre ces deux termes en prenant conscience du sens qu'ils ont dans l'hindouisme et dans 
le yoga. 
La guérison est un chemin vers la libération de l'âme. La résurrection n'est pas une promesse de 
vie éternelle, mais un cycle à briser pour que l'âme puisse rejoindre Brahman. On peut appeler cet 
état Mosksha, mais on le retrouve aussi sous le nom de Samādhi (8ème pilier du Yoga) dans les 
Yoga sutra de Patanjali.  
Les mantras Moskha sont des prières, mais dans la conception hindouiste, il n'y a pas une scission 
formelle entre le monde sacré et le monde profane : ce sont deux réalités de la vie d'un être 
humain. Pour guérir le corps physique, il faut guérir le corps énergétique et spirituelle et 
inversement. On retrouve là le credo de la médecine ayurvédique.  

1Le Veda (ou les védas[a]) est un ensemble de textes qui, selon la tradition, ont été révélés (par l'audition, Shruti) aux sages indiens nommés Rishi. 
Cette « connaissance révélée » a été transmise oralement de brahmane à brahmane au sein du védisme, du brahmanisme, et de 
l'hindouisme jusqu'à nos jours sur une période indéterminée. 
L'origine dans le temps des textes védiques est une question qui est l'objet de débats tant en Inde que parmi les indianistes européens. Pour les 
auteurs européens, les premiers textes de la tradition védique auraient été composés à partir du XVe siècle av. J.-C., Des auteurs indiens proposent 
une datation plus ancienne basée sur l'assèchement de la rivière principale, la Sarasvatî, asséchée en 1900 av J-C.

2Japa est un terme sanskrit qui désigne la répétition, un très grand nombre de fois, d'un nom de divinité, de paroles sacrées ou formules mystiques 
généralement à l'aide d'un chapelet appelé japa mâlâ. 
3Moksha représente l'accomplissement du potentiel humain le plus élevé et la réalisation de la vérité éternelle qui réside au cœur de l'existence - 
l'unité indivisible de l'âme individuelle (Atman) avec la réalité ultime (Brahman). 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Veda#cite_note-accent-1
https://chin-mudra.yoga/blog/cest-quoi-un-mantra-japa-mantra
https://chin-mudra.yoga/blog/cest-quoi-un-mantra-japa-mantra
https://chin-mudra.yoga/blog/cest-quoi-un-mantra-japa-mantra
https://fr.wikipedia.org/wiki/Sarasvati_(fleuve)
https://fr.wikipedia.org/wiki/XVe_si%C3%A8cle_av._J.-C.
https://fr.wikipedia.org/wiki/XVe_si%C3%A8cle_av._J.-C.
https://fr.wikipedia.org/wiki/Hindouisme
https://fr.wikipedia.org/wiki/Brahmanisme
https://fr.wikipedia.org/wiki/V%C3%A9disme
https://fr.wikipedia.org/wiki/Brahmane
https://fr.wikipedia.org/wiki/Tradition_orale
https://fr.wikipedia.org/wiki/Rishi
https://fr.wikipedia.org/wiki/Shruti


France Harrang – Professeur de Yoga diplômée F.F.H.Y. & Yogathérapeute diplômée IDYT – www.yogatherapiedefrance.fr

Utilisez Maha Mrityunjaya Mantra sur votre tapis de yoga en début ou en fin d'une séance ou 
avant de méditer n'est en rien une démarche religieuse. Néanmoins, il est primordial de le faire en 
conscience. Chacun de ses mots et donc de ses sons, résonnent au-delà de leurs sens. C'est une 
prière, mais l'art des mantras est universel parce qu'il dépasse la foi, parce que la conception du 
monde et de la vie dans la philosophie du yoga n'est pas dédiée à un peuple, une religion et même
à une philosophie. Le mantra comme le yoga postural induit un mouvement qui agit que vous 
soyez dans la foi, dans la spiritualité ou simplement dans la pratique. Il sera d'autant plus 
bienfaisant si vous joigniez à sa pratique une intention, une direction. 

Comment chanter le mantra Tryambakam ?
Vous trouvez-ci-dessous la version complète du mantra. Généralement, c'est le premier 
paragraphe qui est chanté dans les séances de yoga. Les traductions du sanskrit sont difficiles car 
le sens des mots peut varier selon la lecture et l'interprétation. Souvent, ils ont été traduits en 
anglais puis en français ce qui donne des versions plus ou moins différentes. 

Le mantra Tryambakam traduit :
Om tryambakam yajaamahe

Om, nous vénérons Tryambaka, celui qui a trois yeux (Shiva)

Sugandhim pushti vardhanam

Celui qui est parfumé et qui prend soin de tous les êtres 

Urvaarukamiva bandhanaan

Par Amour pour l’Immortalité, puissions-nous être libéré de la mort

Mrtyor mukshiya maamritat

Aussi facilement qu’on coupe la tige qui ligote la citrouille 

Autre translittération possible   : 
Protège-moi, ô Seigneur Shiva aux trois yeux. Accorde-moi la santé et l'immortalité et arrache-moi
aux griffes de la mort, comme un concombre est coupé de sa liane.

En sanskrit, un mot est également un concept et ouvre des portes vers une vision du monde qui 
peut être déroutante notamment avec les mantras moksha qui nous plongent dans le monde 
spirituel hindou. 
Ces mantras demandent une grande curiosité et une grande humilité. L'envie d'apprendre et de 
comprendre au-delà de son tapis de yoga, c'est aussi une façon de progresser dans son 
apprentissage de la discipline. Voici quelques concepts que vous trouverez dans Tryambakam et 
chacun d'eux mériterait un livre si ce n'est plus :

•Tryambakam : c'est le triptyque associé à Shiva : détruire, créer, conserver. On parle aussi 
des trois yeux dont le troisième œil, l’œil de l'âme, est celui de Shiva pour l'unité, alors que 
les deux autres représentent la dualité. C'est pour cette raison qu'il est parfois appelé 
Mantra du 3ème œil.

•Sugandhim : cela veut dire parfum qui qualifie la personne vertueuse et suprême



France Harrang – Professeur de Yoga diplômée F.F.H.Y. & Yogathérapeute diplômée IDYT – www.yogatherapiedefrance.fr

•Bandhanam : c'est la tige de la citrouille ou du concombre. On peut être étonné, mais il 
faut comprendre ici que le concombre représente un état inférieur.

•Mukshiya : c'est une prière pour demander d'être libéré des cycles de réincarnation.

Maha Mrityunjaya Mantra en intégralité

Om tryambakam yajamahe

Sugandhim pusti vardhanam

Urvarukamiva bandhanam

Mrtyor muksiya ma’mritat

Nous adorons le Seigneur Shiva, celui qui a trois 
yeux, 
celui qui est parfumé et qui prend soin de tous les
êtres. 
puissions-nous être libérés de la mort par l'amour
de l'immortalité, 
tout comme le concombre est facilement détaché
de sa tige. 

Om sarvesham svastir bhavatu 
Sarvesham shanti bhavatu
Sarvesham purnam bhavatu
Sarvesam mangalam bhavatu

Om, bénédiction sur tous, 
que la paix soit sur tous, 
que tous trouvent le contentement,
que tous ne rencontrent que ce qui est propice

Sarve bhavantu sukhinah
Sarve santu niramayah
Sarve bhadrani pasyantu
Ma kascid duhkha-bhag bhavet

Que tous soient heureux !
Que tous soient en bonne santé !
Que tous réalisent ce qui est auspicieux !
Que personne ne soit malheureux !

Asato ma sat gamaya
Tamaso ma jyotir gamaya
Mrityor ma amritam gamaya

Conduis-moi de l’ignorance à la connaissance 
Conduis-moi de l’ombre à la lumière 
Conduis-moi de la mort (mrityor) à l’immortalité 
(à la conscience du Soi qui demeure.)

Om purnamadah purnamidam
Purnat purnamudachyate
Purnasya purnamadaya
Purnameva vasishyate

Om, c’est l’infinité, là
C’est cette infinité, ici
L’Infinité émane de l’infinité
Et seule l’infinité demeure, 
Signification : 
Ce qui est visible est l'infini. Ce qui est invisible est aussi l'infini. De 
l'Être infini est né le fini, mais étant infini, seul l'infini demeure. Paix 
dans mon cœur, paix les uns avec les autres, paix dans le cosmos. 

Om shanti shanti shanti Om, paix, paix, paix


	Le mantra Tryambakam (aussi appelé le Maha Mrityunjaya Mantra)
	Maha Mrityunjaya Maha Mrityunjaya : le  mantra moksha du troisième œil
	Comment chanter le mantra Tryambakam ?
	Le mantra Tryambakam traduit :
	Maha Mrityunjaya Mantra en intégralité


